
هوشـــمندانه اولویت‌ها« متجلی شـــده 
و همین امـــر مهدوی‌راد را بـــه چهره‌ای 
اثرگـــذار در گفت‌وگـــوی علمـــی حوزه و 

دانشـــگاه تبدیل کرده اســـت.
اعرافـــی همچنیـــن بـــا تأکید بـــر نقش 
مهدوی‌راد در راهبـــری پروژه‌های کلان 
پژوهشـــی و مدیریـــت زیرســـاخت‌های 
علمی، او را نمونه‌ای از »مدیر اندیشـــه« 
توصیف کـــرد؛ عالمـــی که اگرچـــه وارد 
مدیریت‌های اجرایی مرســـوم نشـــده، 
امـــا در هدایت جریان‌های پژوهشـــی، 
کار جمعـــی و پروژه‌هـــای ملـــی علمـــی 
حضـــوری مؤثـــر، منضبـــط و راهگشـــا 
داشـــته اســـت. به باور او، ایـــن توانایی 
مدیریتـــی در کنـــار اخـــاق پژوهشـــی، 
نگاه بین‌المللـــی و تعهد علمی، موجب 
شـــده است آثار و شـــاگردان مهدوی‌راد 
در پهنه وســـیع‌تری از حوزه‌های علمی 

و فرهنگـــی اثرگذار باشـــند.
در پایـــان، آیـــت‌الله اعرافـــی تأکید کرد، 
»آنچـــه به همـــه ایـــن ویژگی‌هـــا معنا و 
ماندگاری می‌بخشـــد، ســـلوک اخلاقی، 
روحیه معنـــوی و منش مردمی اســـتاد 
مهـــدوی‌راد اســـت؛ ویژگی‌هایـــی که او 
را بـــه الگویـــی روشـــن از »عالـــم قرآنی 
متعهـــد بـــه جامعـــه« در ایـــران معاصر 
بدل کـــرده و جایگاهـــش را فراتر از یک 
فـــرد، در قامت یک ســـنت علمی قابل 

تـــداوم، تثبیت کرده اســـت.«
 

 از ویژگی فردی تا جایگاه 
اجتماعی

در بخـــش گفت‌وگوی اســـتادان، پنلی 
بـــا حضور دکتـــر احمد واعظـــی، رئیس 
دفتـــر تبلیغات اســـامی حـــوزه علمیه 

قـــم، دکتـــر رســـول جعفریـــان و دکتـــر 
مجیـــد معـــارف، برگـــزار شـــد. احمـــد 
واعظـــی بـــا تمرکز بـــر ابعاد شـــخصیتی 
»اســـتاد  گفـــت:  مهـــدوی‌راد  دکتـــر 
مهدوی‌راد این جایگاه، منزلت و شـــأنی 
را کـــه در حوزه و دانشـــگاه پیـــدا کرده‌، 
مرهـــون ویژگی‌های فردی‌شـــان مانند 
خلـــوص، ایمـــان و کار جمعـــی اســـت. 
زمانه‌شناســـی نیز مهم‌ترین شـــاخصه 
ایشـــان اســـت. او مصداق عالمی است 
که علم، اخلاق و مســـئولیت اجتماعی 
را توأمان در ســـلوک علمی خود متجلی 

کرده اســـت.«
رســـول جعفریـــان، اســـتاد دانشـــگاه 
ی  نـــه‌ا نمو ا  ر د  ا وی‌ر مهـــد  ، ن تهـــرا
و  ر  پایـــدا نـــی  »کتابخوا ز  ا کم‌نظیـــر 
نقدپذیـــری ســـازنده« توصیـــف کـــرد 
و بـــا اشـــاره بـــه نقـــش او در مدیریـــت 
مجمـــع کتابخانه‌هـــای تخصصـــی قم، 
گفـــت: »او بیش از ۳۰ ســـال اســـت که 
کتابخانه‌هـــای تخصصـــی را بـــا بیـــش 
از ۵۹۵ هـــزار جلـــد کتـــاب مدیریـــت 
می‌کنـــد. حافظه بســـیار قـــوی، علاقه 
عمیـــق به کتـــاب، نثر زیبـــا و مطالعات 
گســـترده در علـــوم قرآنـــی و غیرقرآنی 
دارد. ایشـــان علاوه بر قـــرآن و حدیث، 
آثار برتـــر ادبیات جهان را نیـــز مطالعه 
کـــرده و نقـــد و تحلیل‌هـــای خـــود را با 
رعایت اخـــاق علمی ارائـــه می‌دهد.« 
و  ی  ســـازگار  ، ل ا عتـــد ا ؛  ن یـــا جعفر
ویژگی‌هـــای  دیگـــر  از  را  نقدپذیـــری 
مهدوی‌راد دانســـت و تأکیـــد کرد ، این 
خصائص باعث شـــده اســـت »حتی در 
مواجهـــه بـــا چالش‌ها، هرگز از مســـیر 
پژوهـــش و آمـــوزش منحرف نشـــود.«

مهدیه سادات نقیبی
گروه اندیشه

فلسفه

شیرین احمدنیا، رئیس انجمن جامعه‌شناسی ایران:
اعتراضات حامل پیام‌های اجتماعی‌اند که باید شنیده شوند

بنا
: ای

ها
س 

عک
ع 

نب
م

وقتی »خیال« سرآغاز اندیشه می‌شود
وحیـــد احمـــدی بـــا تمرکـــز بـــر تاریخ فلســـفه، به 
بررســـی جایـــگاه »تصویر« در نســـبت بـــا »مفهوم« 
پرداخـــت و نشـــان داد کـــه چگونـــه این نســـبت، 
از آغـــاز فلســـفه تـــا اندیشـــه معاصر، دســـتخوش 
دگرگونی‌های بنیادین شـــده اســـت. بـــه گفته او، 
مفهوم تصویر از اولین مراحل تفکر فلســـفی، بویژه 
در یونان باســـتان، حضوری پررنگ داشـــته و ذیل 
عنوان »آیکون« فهم می‌شـــده است؛ آیکون‌هایی 
کـــه واجد خاصیتی آیینی و مرآتـــی بودند و تصویر را 
نه به‌مثابه امری مســـتقل، بلکه به‌عنوان بازنمایی 

چیزی دیگـــر در نظـــر می‌گرفتند.
احمـــدی با اشـــاره به تـــداوم ایـــن تلقـــی آیینه‌ای 
از تصویـــر تا ســـده بیســـتم، توضیـــح داد که حتی 
پـــس از طرح منطـــق ریاضی نیز تصویـــر همچنان 
تابعـــی بازنمایانه تلقـــی می‌شـــد. او در این زمینه 
بـــه فلســـفه ویتگنشـــتاین اشـــاره کـــرد و گفت در 
این دســـتگاه فکری، تصویـــر به‌مثابـــه تابعی فهم 
می‌شـــود که به ‌صورت جزءبه‌جـــزء، تابعی دیگر را 
بازنمایـــی می‌کند و میان آنهـــا رابطه‌ای یک‌به‌یک 

است. برقرار 
بـــه باور احمـــدی، همین تلقـــی بازنمایانه موجب 
شـــد »تصویر« در تاریخ فلســـفه اغلـــب جایگاهی 
فروتر از »زبـــان مفهومی« پیدا کنـــد. او تأکید کرد 
کـــه در بســـیاری از دوره‌ها، زبـــان مفهومی حامل 
حقیقت دانســـته می‌شـــد و تصویر صرفاً ســـایه‌ای 
از مفهـــوم بـــه حســـاب می‌آمـــد؛ امری ثانـــوی که 
شـــأن معرفتی آن همواره زیر ســـؤال بوده اســـت.
این پژوهشگر فلســـفه برای گشودن افق بحث، به 
نمایشـــنامه »اوپالینوس« اثر پل والری ارجاع داد؛ 
اثـــری که گفت‌وگویـــی میان ســـقراط و فایدروس 
را در عالمـــی پـــس از مـــرگ بـــه تصویر می‌کشـــد. 
احمـــدی توضیـــح داد کـــه در ایـــن عالـــم، نـــور 
یکنواختـــی بر همه‌ چیز می‌تابد و اشـــیا رنگ‌هایی 
مـــرده و مبهم دارند. در این فضا، ســـقراط خطاب 
بـــه فایدروس می‌گویـــد که او، به‌عنوان دوســـتدار 
حقیقت، شـــاید رنج کمتری بکشد، اما فایدروس 
که دلبســـته زیبایی و آفرینش بـــوده، در این عالم 

ناتوان و درمانده اســـت.
احمـــدی ایـــن تقابـــل را نشـــانه تمایـــزی بنیادین 
دانســـت؛ تمایز میان زیســـتی کـــه در پی حقیقت 
است و زیســـتی که معطوف به ساختن و آفرینش 
اســـت؛ میان روحی کـــه به حقیقـــت گرایش دارد 
و روحـــی که بـــه تصویـــر، زیبایـــی و ســـاخته‌های 

انســـانی دل می‌بندد.
او ســـپس به صحنـــه‌ای محـــوری در نمایشـــنامه 
اشـــاره کرد که در آن ســـقراط خاطـــره مواجهه با 
شـــیئی را بازمی‌گویـــد کـــه دریـــا به ســـاحل آورده 
اســـت؛ شـــیئی که نه به‌روشـــنی طبیعی اســـت و 
نـــه مصنوعی. به گفته احمدی، ســـقراط هر چه با 
توان فلسفی خود می‌اندیشـــد، قادر به تشخیص 
ماهیت آن نیســـت و در نهایت با احساس شرم و 
درماندگی، شـــیء را به دریا بازمی‌گرداند. احمدی 
این صحنه را نماد بحران زبان مفهومی دانســـت؛ 
لحظـــه‌ای که فلســـفه مفهومـــی، مدعـــی انحصار 
حقیقـــت، از داوری ناتوان می‌شـــود و حتی امکان 
ســـخن ‌گفتن از »آرخه« نیز از دســـت می‌رود، زیرا 

هنوز معلوم نیســـت بـــا چه چیـــزی مواجه‌ایم.
او افـــزود که مفهوم، بـــه تعبیر ارســـطو، دو کارکرد 
اساسی داشـــت: هم امکان ســـخن ‌گفتن مطابق 
کل را فراهـــم می‌کرد و هم مرزبنـــدی و حدگذاری 
را ممکن می‌ســـاخت. اما در مواجهه با این شیء 
ایهـــام‌دار، هر دو کارکـــرد فرو می‌ریزنـــد و مفهوم، 

قـــدرت خود را از دســـت می‌دهد.
احمدی در ادامه به تحولات فلســـفی سده بیستم 
پرداخت و گفت که در فلســـفه‌های مدرن، بویژه 
رویکردهـــای نوکانتی، مفهوم، دیگر کلیتی ایســـتا 
نیســـت، بلکـــه از آغاز بـــا تولید و ســـاختن همراه 
اســـت. در این تلقـــی، مفهوم به‌ منزلـــه قاعده‌ای 
فهم می‌شـــود که کثرت‌هـــا را مطابق خـــود تولید 
می‌کنـــد. او برای توضیـــح این نکته بـــه ریاضیات 
اشـــاره کرد و گفت در توابع ریاضی، تحقق مفهوم 
بـــدون تولیـــد کثرت‌هـــا ممکن نیســـت؛ هر عدد 
زوج یا فـــرد، لحظه‌ای از تحقق یک قاعده اســـت 
و بـــدون این فرآیند تولید، اساســـاً مفهومی در کار 

بود. نخواهد 
بـــه گفته احمـــدی، نتیجه این دگرگونی آن اســـت 
کـــه خیـــال و تصویر بـــار دیگر به ســـرآغاز اندیشـــه 
بازمی‌گردنـــد. تصویـــر دیگـــر صرفـــاً ابـــزاری بـــرای 
بازنمایی نیســـت، بلکه خاستگاهی است که مسیر 
تولید مفاهیـــم را تعیین می‌کنـــد. او تأکید کرد که 
زبـــان به انســـان امـــکان می‌دهـــد اشـــیا را پیش از 
شـــکل‌گیری مفهوم به یکدیگر پیوند دهد و در این 
معنا، خیـــال دیگر به ‌منزله اوهام فهم نمی‌شـــود، 
بلکـــه توانایـــی‌ای اســـت که زبـــان بـــرای آفرینش 
چشـــم‌اندازهای گوناگون در اختیار مـــا می‌گذارد.

احمـــدی در پایـــان خاطرنشـــان کـــرد، در ذهـــن 
انســـانی هیـــچ لحظـــه‌ای وجود نـــدارد کـــه در آن 
تولیـــدی صورت نگیـــرد؛ نکتـــه‌ای کـــه به‌زعم او، 
یکـــی از نتایـــج مهـــم گشـــت زبان‌شـــناختی در 

فلســـفه معاصـــر بـــه شـــمار می‌آید.
 

 خیال؛ ابزار عبور از محدودیت‌های زبان
ســـید اشـــکان خطیبـــی ابتـــدا بحـــث خـــود را بر 
عنـــوان ایـــن نشســـت متمرکـــز کـــرد و کوشـــید 
نشـــان دهـــد ترجمه‌ناپذیـــری، نـــه بـــه معنـــای 
انســـداد معنـــا، بلکـــه نشـــانه گشـــودگی مـــداوم 
اندیشـــه اســـت. او تأکید کرد کـــه »ترجمه‌ناپذیر« 
را نباید بـــا »بیان‌ناپذیر« یکی گرفـــت. به گفته او، 
ترجمه‌ناپذیر چیزی نیســـت که نتـــوان درباره‌اش 
ســـخن گفت، بلکه امری اســـت که هر ترجمه‌ای 
از آن نابسنده است و همواره اقتضای ترجمه‌های 

بیشـــتر را در خود دارد.
خطیبـــی در توضیـــح این معنـــا به تعبیـــر باربارا 
کاســـان، فیلســـوف معاصـــر فرانســـوی، ارجـــاع 
داد و گفـــت: ترجمه‌ناپذیـــر آن چیزی اســـت که 

»دائماً باید ترجمه شـــود.« 
از ایـــن منظـــر، نه ســـکوت 
در برابـــر آن راه‌حل اســـت 
بـــه  آن  فروکاســـتن  نـــه  و 
یک مفهـــوم صلـــب؛ بلکه 
ترجمه‌ناپذیر، خود محرک 
اندیشـــه و گفت‌وگو است.
فلســـفه  بـــه  ســـپس  و  ا
آنـــری برگســـون پرداخـــت 
پـــروژه  و توضیـــح داد کـــه 
فلسفی برگســـون، ساختن 
مابعدالطبیعـــه‌ای بـــر پایـــه 
دِ  شـــهو ؛  ســـت ا د  شـــهو
»دیرنـــد« یـــا زمان زیســـته 
کـــه امـــری یگانـــه، تکین و 
شـــخصی به شـــمار می‌آید. 
بـــا ایـــن حـــال، برگســـون، 
به‌رغـــم تأکیـــد بـــر شـــهود، 
و  اندیشـــیدن  ز  ا ناگزیـــر 
فلســـفی  ‌گفتـــن  ســـخن 
اســـت؛ وضعیتـــی کـــه خود 
تنشـــی بنیادین در فلســـفه 

می‌کنـــد. ایجـــاد  او 
به گفتـــه خطیبـــی، تصویر 
در فلســـفه برگسون نقشی 
محـــوری در حـــل این تنش 
ایفـــا می‌کنـــد. تصویـــر نـــه 
امـــری نگاریـــن اســـت و نه 
بصـــری،  بازنمایـــی  صرفـــاً 
بلکـــه »هســـتی میـــان« به 

شـــمار می‌آید؛ امری کـــه در فاصله میـــان روان و 
جهـــان و میـــان ادراک و حرکـــت جـــای می‌گیرد. 
او توضیـــح داد کـــه تصویـــر، برخـــاف مفهـــوم، 
وحـــدت نهایـــی نمی‌آفرینـــد، بلکه اندیشـــه را به 
خاســـتگاهی می‌برد کـــه در آن هنـــوز دوگانگی‌ها 

شـــکل نگرفته‌انـــد.
خطیبـــی بـــا نقل قولـــی مســـتقیم از برگســـون 
این نکتـــه را بســـط داد که هیچ تصویـــر واحدی 
قادر نیســـت عاطفـــه اصیلـــی را که فـــرد از گذر 
خویشـــتن خـــود تجربـــه می‌کنـــد، بـــه تمامـــی 
منتقل کند. امـــا مجموعـــه‌ای از تصاویر متکثر، 
اگـــر از حوزه‌هـــای گوناگـــون وام گرفته شـــوند، 
می‌تواننـــد آگاهـــی را بـــه نقطه‌ای هدایـــت کنند 
که شـــهود در آن پدیدار شـــود. از نظر او، حاصل 
این فرآیند، شـــکل‌گیری »مفاهیـــم نرمش‌پذیر« 
اســـت؛ مفاهیمی کـــه از پیش آماده نیســـتند و 
متناســـب با هـــر ابژه شـــکل می‌گیرند، نـــه آنکه 
بـــر آن  از پیش‌ســـاخته  همچـــون قالب‌هـــای 

تحمیل شـــوند.
در بخـــش پایانی نشســـت، خطیبی بـــا ارجاع به 
آرای ارنست کاســـیرر و هانس بلومنبرگ، جایگاه 
خاســـتگاهی تصویـــر را در فلســـفه برجســـته کرد. 
بـــه گفتـــه او، کاســـیرر نشـــان می‌دهد کـــه تصویر 
در ســـطحی بنیادیـــن عمل می‌کند؛ ســـطحی که 
هنوز تمایزهای مفهومی در آن تثبیت نشـــده‌اند. 
بلومنبـــرگ امـــا یـــک گام فراتـــر می‌رود و نشـــان 
می‌دهد که تصاویر، صرفاً خاســـتگاهی نیســـتند، 

بلکـــه جهت‌مند نیز هســـتند.
او بـــرای توضیح ایـــن تمایز به مثـــال »تصویر دره« 
اشـــاره کرد: دره برای پاســـکال سرچشـــمه ترس و 
حرکتی عمودی به ســـوی خداســـت، حـــال آنکه 
بـــرای داوینچـــی، افقـــی از امـــکان و آفرینـــش به 
شـــمار می‌آید؛ فضایی بـــرای آزمـــودن امکان‌های 
فنـــی و طراحی ماشـــین پرنـــده. به ایـــن ترتیب، 
تصویر نه‌تنها معنا می‌ســـازد، بلکه مســـیر اندیشه 

و کنـــش را نیز تعییـــن می‌کند.

استاد 
مهدوی‌راد، 

عالمی 
اجتماعی 

و درگیر 
با مسائل 

فکری، 
فرهنگی 

و تاریخی 
ایران معاصر 

است؛ اما 
آنچه به همه 

دستاوردهای 
علمی او صفا 

و ماندگاری 
می‌بخشد، 

اخلاق 
متعالی، 

سلوک 
مردمی، 

فروتنی و 
روحیه معنوی 

اوست که 
علم را به 

مسئولیت 
اجتماعی 

و اخلاق 
پژوهش 

پیوند می‌زند

شیرین 
احمدنیا 
تصویری 

امیدوارانه اما 
واقع‌بینانه از 
جامعه‌ ایران 

ارائه می‌دهد؛ 
جامعه‌ای 

که نیازمند 
رویکردهایی 

است که 
پیچیدگی‌هایش 

را به رسمیت 
بشناسد. علم 

اجتماعی، 
قرار نیست 
نسخه‌های 

فوری بپیچد، 
اما می‌تواند 

چراغی 
برای دیدن 

دقیق‌تر 
واقعیت  

باشد

اندیشمندی که خرد حوزوی را به عقلانیت دانشگاهی پیوند زد

مرتضی تهوری
گروه اندیشه

بزرگداشت

آیین نکوداشـــت مقام علمی، اخلاقی و پژوهشـــی حجت‌الاســـام دکتر محمدعلی 
مهدوی‌راد، با عنوان »در ستایش رادی و خرد«، با پیام رئیس‌جمهوری، پیام مراجع 
تقلیـــد و بزرگان علمـــی و با حضور چهره‌های برجســـته حـــوزه و دانشـــگاه در محل 
دانشـــکدگان فارابی دانشـــگاه تهران برگزار شد. از جمله شـــخصیت‌هایی علمی و 
اجرایی که در این همایش حضور داشـــتند آیت‌الله سیدهاشـــم حسینی‌بوشهری؛ 
نایب‌رئیـــس مجلس خبـــرگان رهبری، دکتر حســـین ســـیمایی‌صراف؛ وزیر علوم، 
تحقیقـــات و فنـــاوری و دکتـــر ســـیدعباس صالحی، وزیر فرهنگ و ارشـــاد اســـامی 
بودند که اســـتاد مهدوی‌راد را نمونه‌ای منحصر‌به‌فـــرد از جمع میان قرآن و حدیث، 
پژوهش و آموزش، ســـنت‌گرایی و آزاداندیشـــی و علم و اخلاق دانســـتند و بار دیگر 
امـــکان گفت‌وگوی ثمربخش میان ســـنت حـــوزوی و نظام علمی دانشـــگاهی را به 
تأمل گذاشـــتند. دکتـــر محمدعلی مهـــدوی‌راد از جمله عالمانی اســـت که بیش از 
نیـــم قرن حضور مســـتمر در عرصه علوم قرآنی و حدیثی، پژوهـــش نقادانه و تربیت 
نسل‌های متوالی طلاب و دانشجویان، از او چهره‌ای تأثیرگذار در سپهر فکری ایران 
ســـاخته اســـت. نقش او صرفاً در تولید متن و کتاب خلاصه نمی‌شـــود؛ مهدوی‌راد 
از معمـــاران »اخلاق پژوهش« اســـت؛ اخلاقی که در آن تواضـــع علمی، نقدپذیری، 
کتاب‌محوری و پرهیز از شـــتاب‌زدگی جایگاهی محـــوری دارد. از این منظر، او حامل 

یک ســـنت علمی زنده و وارث یک مکتب فکری پویاســـت.

حمیدرضا حبیبی
گروه اندیشه

تحلیل

 در روزهایـــی کـــه اعتراض‌هـــای صنفی به یکـــی از مســـائل محوری افـــکار عمومی 
بدل شـــده اســـت، دکتر شـــیرین احمدنیا، رئیس انجمـــن جامعه‌شناســـی ایران، 
در یادداشـــتی با عنوان »ضرورت رصد و تحلیل اعتراضات مردمی« کوشـــیده اســـت 
نگاه جامعه‌شـــناختی به ایـــن پدیـــده را از ورای هیجان‌های سیاســـی و روایت‌های 

ســـاده‌انگارانه بازخوانی کند.

جمع میان سنت گرایی و آزاداندیشی 
گزارش »ایران« از مراسم نکوداشت محمدعلی مهدوی‌راد

 علم آمیخته با اخلاق
پیام مسعود پزشکیان، رئیس‌جمهوری 
که توسط حجت‌الاســـام عماد، مشاور 
روحانیت رئیس‌جمهوری قرائت شـــد، 
ناظر بر جایگاه ممتاز اســـتاد مهدوی‌راد 
بود. پزشـــکیان در پیام خـــود با تجلیل 
از مقـــام علمـــی، اخلاقـــی و اجتماعی 
استاد مهدوی‌راد، نقش اثرگذار او را در 
اعتلای معارف اســـامی و علوم انسانی 
برجســـته دانســـت. هم‌زمان پیام‌های 
مراجـــع تقلیـــد و دیگـــر بـــزرگان علمی 
نیز قرائـــت شـــد؛ پیام‌هایی کـــه نقطه 
اشتراک‌شـــان در تأکیـــد بـــر جامعیت 
علمی، ســـلوک اخلاقی، نـــگاه نقادانه و 

زمانه‌شناســـی مهدوی‌راد بود.
پیـــام رئیـــس دانشـــگاه تهران نیـــز این 
معنـــا را تکمیـــل کـــرد. محمدحســـین 
آییـــن را  ایـــن  پیـــام خـــود  امیـــد، در 
نـــی  بازخوا بـــرای  مغتنـــم  »فرصتـــی 
خدمـــات مانـــدگار محققـــی مدقـــق« 
دانســـت و تأکید کرد: »ایـــن آیین بیش 
از هر چیز باید محملی بـــرای بازخوانی 
خدمات ماندگار این پژوهشـــگر کوشا، 
معلـــم دلســـوز، محقـــق آزاداندیـــش و 
فرهنگ‌مـــدار دقیق‌النظـــر باشـــد کـــه 

عمـــر خـــود را تمامـــاً صـــرف پژوهـــش 
بازشـــناخت  و  شـــناخت  در  کاوش  و 
میـــراث گران‌ســـنگ فرهنگـــی و دینی 

کرده اســـت.«
او بـــا اشـــاره بـــه جامعیـــت هم‌زمـــان 
مهـــدوی‌راد در علوم متعـــارف حوزوی 
و تحقیقـــات روزآمد دانشـــگاهی افزود: 
و  بی‌وقفـــه  تـــاش  دهـــه  »چندیـــن 
بی‌منـــت علمـــی ایشـــان، همـــراه بـــا 
فروتنی، نقدپذیری و خستگی‌ناپذیری، 
بایـــد الگویـــی از تعهـــد اخلاقـــی بـــه 

ســـاحت علـــم و پژوهـــش پیـــش روی 
همـــه جوینـــدگان علم قـــرار گیـــرد.«

 
 الگوی عالم قرآنی زمانه‌شناس

یـــر  مد  ، فـــی عرا ا علیرضـــا  یـــت‌الله  آ
پیـــام  حوزه‌هـــای علمیـــه کشـــور، در 
تفصیلـــی خـــود بـــه آییـــن نکوداشـــت 
اســـتاد محمدعلی مهدوی‌راد، تصویری 
چندلایـــه از جایگاه فکـــری و علمی این 
اســـتاد برجســـته ارائـــه کـــرد؛ تصویری 
که او را نـــه صرفاً یک پژوهشـــگر، بلکه 
»عالمـــی اجتماعـــی، زمانه‌شـــناس و 
راهبـــر پژوهش دینـــی« معرفی می‌کند. 
اعرافـــی بـــا اشـــاره بـــه گســـتره دانش 
حـــوزوی مهـــدوی‌راد تأکیـــد کـــرد »بـــا 
وجود تســـلط او بر فقه، اصول، ادبیات 
و شـــاخه‌های متنـــوع علوم اســـامی، 
تمرکـــز آگاهانـــه و مســـتمر بـــر قـــرآن و 
حدیـــث، به هویـــت علمی او انســـجام 
و جهـــت داده اســـت«؛ تمرکـــزی که از 
منظر او »نقطه‌ای درخشـــان در ســـنت 
علمی و زیســـت فکری« مهـــدوی‌راد به 

می‌آید. شـــمار 
مدیر حوزه‌هـــای علمیه کشـــور، یکی از 
مهم‌تریـــن امتیازات فکـــری مهدوی‌راد 
را درک عمیـــق او از دو مکتـــب مهـــم 
حوزه علمیه »مشـــهد« و »قم« دانست 
تجربـــه  »ایـــن  کـــرد،  خاطرنشـــان  و 
دوگانـــه، بـــه او امـــکان داده اســـت تا با 
مشـــرب‌های گوناگون کلامی، فلسفی، 
فقهی، حدیثی و تفســـیری آشـــنا شود 
و نگاهـــی جامـــع و غیرتقلیل‌گرایانه به 
معـــارف اســـامی پیـــدا کنـــد.« از نگاه 
اعرافـــی، ایـــن جامعیـــت نه در ســـطح 
دانســـتن، بلکـــه در ســـطح »تنظیـــم 

ـــرش بـ

در پایان این مراســـم از دو کتاب »ارج‌نامه اســـتاد مهـــدوی‌راد« و »دیدار 
بـــا مفســـران« رونمایی شـــد؛ آثاری کـــه بازتاب‌دهنـــده جایـــگاه علمی و 
تأثیرگـــذاری فکـــری او در حـــوزه علوم قرآنـــی و حدیثی اســـت. اما آنچه 
در مجمـــوع ســـخنرانان برجســـته شـــد، تکریم یـــک »مکتـــب فکری« 
بود؛ مکتبـــی که بر نقـــد عالمانه، اخـــاق پژوهشـــی، خدمت بی‌منت 
بـــه علـــم و پیوند وثیق حوزه و دانشـــگاه اســـتوار اســـت. این مراســـم بار 
دیگر یادآور شـــد که در ســـنت علمی ایران، ماندگاری نـــه صرفاً محصول 
کثـــرت آثـــار، بلکـــه نتیجه پیوند علـــم با اخلاق و تواضع اســـت؛ ســـنتی 
که حجت‌الاســـام دکتـــر محمدعلی مهـــدوی‌راد، به‌حـــق، از نمایندگان 

روشـــن آن در روزگار ماست.

رونمایی از دو اثر و تکریم یک مکتب

اندیشه16
دوشنبه   15 دی 1404  شماره 8928

از تصویر برگسون تا استعاره بلومنبرگ

ترجمه‌ناپذیر در فلسفه
کانون جهان ایرانی دانشـــگاه تهران، میزبان نشســـتی بود با عنوان »ترجمه‌ناپذیر در فلســـفه؛ از تصویر 
برگســـون تا استعاره بلومنبرگ« که دکتر سید اشـــکان خطیبی و دکتر وحید احمدی، دانش‌آموختگان 
فلســـفه دانشـــگاه تهران، ســـخنرانان آن بودند. هر دو ســـخنران بر این نکته تأکید داشـــتند که تصویر، 
خیال و اســـتعاره نه بدیل زبان مفهومی، بلکه بخشـــی بنیادین از خود فلســـفه‌اند. عناصری که امکان 
اندیشـــیدن بـــه امـــر ترجمه‌ناپذیر را فراهـــم می‌کنند و فلســـفه را از ســـکوت، فروبســـتگی و درماندگی 

می‌دهند. نجات 

 نقطه‌ عزیمت تحلیل او، تأکید بر این نکته‌ بنیادین اســـت 
که اعتراض‌های اجتماعی رخدادهایی ناگهانی، گسســـته 
یـــا صرفـــاً واکنشـــی نیســـتند؛ بلکـــه برآمـــده از لایه‌های 
انباشـــته‌ تجربه‌ زیســـت روزمره، انتظارات برآورده‌نشـــده و 
شیوه‌های کنش در چهارچوب ساختارهای اجتماعی‌اند. 
از ایـــن منظـــر، اعتراض نه یک »اســـتثنا«، بلکه شـــکلی از 
صورت‌بنـــدی اجتماعی اســـت کـــه باید فهم شـــود، پیش 

از آنکـــه مورد قضاوت قـــرار گیرد.

 جامعه‌شناسی در مقام فهم، نه داوری سیاسی
 » جامعه‌شناســـی « یـــگاه  جا ی  ور آ د یـــا بـــا  حمدنیـــا  ا
به‌عنوان دانشـــی توصیفـــی ـ تحلیلی، مرز روشـــنی میان 
»تحلیـــل علمـــی« و »داوری سیاســـی« ترســـیم می‌کند. 
جامعه‌شناســـی، در ایـــن نـــگاه، مأمـــور صـــدور نســـخه 
یـــا اتخـــاذ موضـــع نیســـت، بلکـــه وظیفـــه‌اش »فهـــم« 
ســـازوکارهایی اســـت کـــه بـــه بـــروز کنش‌هـــای جمعی 
می‌انجامـــد. بنابرایـــن همیـــن تمایـــز، اهمیـــت رویکرد 
علمی را در زمانه‌ غلبه‌ تفســـیرهای شتاب‌زده و تک‌علتی 

برجســـته می‌کنـــد.
 

کانال‌های رسمی بیان مطالبات
در تحلیـــل او، اعتراض به‌عنوان نوعـــی »ارتباط اجتماعی 
پرهزینه« تعریف می‌شـــود؛ شـــکلی از پیام‌رســـانی جمعی 
کـــه زمانـــی فعال می‌شـــود کـــه کانال‌های نهـــادی، صنفی 
یا مدنی بیـــان مطالبات از نگاه بخشـــی از جامعه ناکارآمد 
یـــا کم‌اثر تلقی شـــوند. ایـــن تعریـــف، اعتراض را نـــه صرفاً 
»کنـــش اعتراضـــی«، بلکـــه حامـــل معنـــا و »درخواســـت 
شنیده‌شـــدن« معرفی می‌کنـــد؛ معنایی که بـــدون توجه 
همزمـــان بـــه زمینه‌هـــای اقتصـــادی، فرهنگی، نســـلی و 

وضعیـــت ســـرمایه‌ اجتماعی قابل درک نیســـت.

 چرا ساده‌سازی پدیده‌های اجتماعی پرمخاطره 
است؟

رئیس انجمن جامعه‌شناســـی ایران در عین حال نســـبت 
به خطر ساده‌سازی هشـــدار می‌دهد. تجربه‌ تاریخی نشان 
داده اســـت کـــه تقلیـــل پدیده‌هـــای پیچیـــده‌ اجتماعی به 
روایت‌هـــای هیجانی یـــا تک‌علتـــی، نه‌تنها به حل مســـأله 
کمکی نمی‌کند، بلکه خود به بازتولید ســـوءتفاهم و تشدید 
شـــکاف‌ها می‌انجامد. این هشـــدار، در واقـــع نقدی ضمنی 
به فضـــای غالب رســـانه‌ای و سیاســـی اســـت کـــه اغلب از 

چنین ساده‌ســـازی‌هایی تغذیـــه می‌کند.

 نقش »گفت‌وگو« در بازسازی اعتماد اجتماعی
در افـــق پیشـــنهادی احمدنیـــا، »گفت‌وگـــو« و »بازســـازی 
اعتمـــاد« جایگاهی محـــوری دارند. نگاه جامعه‌شـــناختی، 
به‌جـــای انکار یـــا تقابل، بر تقویـــت پل‌هـــای ارتباطی میان 
گروه‌هـــای اجتماعـــی تأکیـــد می‌گـــذارد؛ امـــری کـــه بنا بر 
پژوهش‌هـــای تطبیقـــی و تجربـــی، یکی از عوامـــل کلیدی 
پایـــداری اجتماعـــی در جوامـــع متکثر به شـــمار می‌آید. او 
تصریح می‌کند که این تأکید، توصیه‌ای سیاســـی نیســـت، 

بلکـــه نتیجـــه‌ یافته‌های علمی اســـت.

علم اجتماعی؛ چراغی برای دیدن دقیق‌تر واقعیت
او در جمع‌بنـــدی تحلیلـــش، تصویـــری امیدوارانـــه امـــا 
واقع‌بینانـــه از جامعـــه‌ ایـــران ارائـــه می‌دهـــد؛ جامعـــه‌ای 
برخـــوردار از ســـرمایه‌های انســـانی و فرهنگی کـــه نیازمند 
رویکردهایـــی اســـت کـــه پیچیدگی‌هایـــش را به رســـمیت 
بشناســـد. علـــم اجتماعـــی، بـــه تعبیـــر او، قـــرار نیســـت 
نســـخه‌های فوری بپیچد، اما می‌تواند چراغـــی برای دیدن 
دقیق‌تـــر واقعیت باشـــد؛ نقشـــی حداقلی اما ضـــروری در 
زمانـــه‌ای کـــه بیـــش از هر چیـــز به فهـــم عمیق نیـــاز دارد.

خطیبی: 
ترجمه‌ناپذیر 

به معنای 
بیان‌ناپذیر 

نیست. 
ترجمه‌ناپذیر 

چیزی است که 
هر ترجمه‌ای 

از آن نابسنده 
است و همواره 

اقتضای 
ترجمه‌های 
بیشتر دارد. 

نه سکوت در 
برابر آن راه‌حل 

است و نه 
فروکاستن آن 

به مفهوم؛ بلکه 
ترجمه‌ناپذیر 

خود محرک 
اندیشه و 

گفت‌وگو است


